

## Fecedbl по христианской этике

Свящ. ГЕОРГИЙ КОЧЕТКОВ

выпуск 10

БЕСЕДА 21 Современные проблемы биоэтики

БЕСЕДА 22

Можно ли примириться со смертью: христианское отношение к смерти и умирающим

Издание 2-е, исправленное и дополненное



СВЯТО-ФИЛАРЕТОВСКИЙ ПРАВОСЛАВНО-ХРИСТИАНСКИЙ ИНСТИТУТ МОСКВА 2018

УДК 241 ББК 86.37 К 75

К 75 Кочетков Георгий, свящ. БЕСЕДЫ ПО ХРИСТИАНСКОЙ ЭТИКЕ: В 10 ч. М.: Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2018.-100 с.: ил.

ISBN 978-5-89100-205-0

Выпуск 10. Современные проблемы биоэтики. Можно ли примириться со смертью: христианское отношение к смерти и умирающим. Изд. 2-е, испр. и доп. — М. : Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2018.-100 с. : ил.

ISBN 978-5-89100-205-7

Серия бесед по христианской этике завершается выпуском, в который вошли темы «Современные проблемы биоэтики» и «Христианское отношение смерти» с приложением «Проблемы отношения тварного человека к себе, к другому человеку и дару тварной жизни: биоэтика». Тематика биоэтики дополняет цикл бесед по христианской этике, проведенных автором в 1990–1992 годах.

Серия состоит из 10 выпусков. Она рассчитана, кроме взрослых оглашаемых, на студентов и преподавателей христианских учебных заведений, а также всех, интересующихся современными аспектами осмысления и воплощения в жизнь принципов христианской этики.

ISBN 978-5-89100-205-7 (Выпуск 10) ISBN 978-5-89100-205-0

- © Свящ. Георгий Кочетков, 2011
- © Свящ. Георгий Кочетков, 2018
- © Свято-Филаретовский православно-христианский институт, оформление, 2018

## БЕСЕДА 21

## Современные проблемы биоэтики

Семинар студентов СФИ с участием преподавателей СФИ Г. Л. Муравник, к. м. н. О. Б. Поляковой и к. м. н. О. А. Ермолаева, состоявшийся 8 июня 2009 г.

Ä



Биоэтика — вещь практическая, как любая этика. Плоха та этика, которая не имеет выхода на реальную, конкретную жизнь.

В наше время все вопросы биоэтики резко обострились, не случайно они выделились в отдельную специальную группу. Я думаю, что есть перспектива расширения этих проблем. Я представляю, как лет через двадцать студенты посмотрят на вашу программу и скажут: «Ой, как им было хорошо, как им было легко. Нам бы такое!» Но посмотрим, насколько действительно у вас всё хорошо и насколько вам всё легко.

Что вас в прослушанном курсе больше всего зацепило? Что показалось наиболее актуальным или наиболее проблемным?

• У меня вопрос о зарождении жизни в пробирке. Каково здесь соотношение воли Божьей и воли человеческой? Можно ли видеть в этом продолжение творения? Если клетка несёт на себе благодать Святого Духа как потенцию жизни, тогда это допустимо. Или это следствие грехопадения, и даже вопрос нельзя ставить так, что человек может зародиться в пробирке искусственным оплодотворением?

о. георгий. Вопрос простой. Дело в том, что любая этика говорит о тех или иных границах. Но внутри границ находится не просто что-то одно, а некоторый спектр возможностей. Однако нам важно знать, где границы всего этого спектра. Мы, наверное, никогда не разгадаем загадку того, как зарождается жизнь. Мы не можем прямо и непосредственно говорить, что клетка несёт благодать Святого Духа. Это было бы слишком.

Благодать может содержаться в нас непосредственно, как это бывает в нашем сердце, по нашей вере, а может опосредованно. Я думаю, вы понимаете, что здесь как раз тот случай, когда благодать, если и содержится — наверное, некое Божье благословение почивает на таком распространении принципа жизни, — то опосредованно. В этических вопросах всегда будьте поосторожнее с терминологией. Когда вы что-то говорите, будьте очень внимательны. От того, как вы поставите вопрос, будет зависеть, какой вы получите ответ. Если вы чуть-чуть неточно сформулируете вопрос, даже совершенно случайно, вы имеете очень большой шанс получить ошибку и в ответе.

В любом случае, неординарная ситуация — она и есть неординарная ситуация. Речь о пробирке заходит не от хорошей жизни.

Когда всё нормально, тогда, как говорится, и проблем нет. Всё естественно, и уже потому, что естественно, потому и нормально. Это не самый высший принцип, данный нам от Бога, но он существует, и мы пренебрегать им не можем. Да, Бог выше естества, но выше, а не ниже. И человек бывает выше естества, но он не должен быть ниже своего естества. Это общий биоэтический принцип.

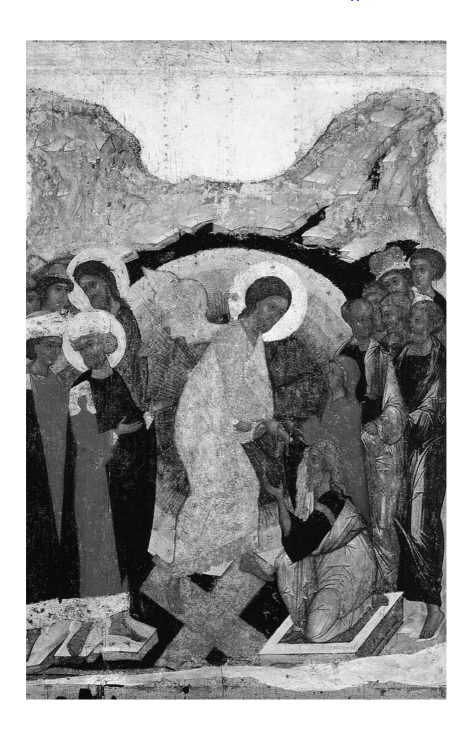
Дальше приходится рассуждать. Есть ситуации экстраординарные, форс-мажорные. У людей, допустим, нет детей, а они хотят их иметь, и для них это принципиально важно, скажем, для реализации своей личности и для своей духовной наполненности. Ведь (не всегда, но часто) бывает так, что человек хочет, чтобы деторождение, воспитание детей стало бы для него школой любви, своего рода духовной школой. Многие стремятся к этому не просто повинуясь инстинкту размножения. Хотя, конечно, у людей существует и такое, кто будет спорить, но у людей существует не только это. Если животные могут довольствоваться одним инстинктом, и всё нормально, то человек не может остановиться только на этом. Он всегда может и должен ставить те или иные духовные задачи, а не ограничиваться лишь тем, что ему приятно посмотреть на молодняк, повозиться с ним, что-то ему предложить, увидеть в другом себя и т. п.

## Можно ли примириться со смертью: христианское отношение к смерти и умирающим

Интернет-конференция, опубликованная на сайте www.psmb.ru 8 мая 2010 г.

Ä





• Можно ли понимать слова «примириться со смертью» в смысле «относиться к смерти спокойно, принимать её»? Я могу признать, что у смерти есть своя власть в этом мире, но я не могу не возмущаться при встрече со всяким проявлением смерти как в окружающем и окружающих, так и во мне самой. Чем больше я встречаюсь с даром созидательной жизни, жизни в общении, со всяким даром любви, добра и красоты, тем сильнее я ненавижу всякое действие неправды, греха, разрушения, смерти. В этом смысле мы со смертью — враги навсегда, о каком же примирении может идти речь?

Это замечательный вопрос. Полностью разделяю Вашу позицию. Ни о каком примирении со смертью в христианстве речи не идёт. Господь не примирился со смертью, Он победил её Своим тридневным Воскресением. Поэтому если мы присоединяемся ко Христу всем сердцем, всей жизнью, всей душой, всем помышлением, каждым делом каждый день своей жизни — мы побеждаем смерть и наследуем Воскресение и Жизнь вечную. Если же мы живём по законам мира сего: по законам космоса, социума, семьи, природы, — то смерть не только не побеждена, она побеждает нас. Поэтому прекрасно, что у Вас есть возмущение против смерти. Ведь Писание так и говорит: смерть — это последний враг Бога. Действуйте, исходя именно из этого опыта, присоединяйтесь ко Христу и служите Богу по любви к Нему и ближним, служите Христу, Церкви, и Вы победите смерть.