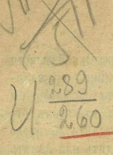




Ä

Ä







## СВОБОДА СОВЪСТИ

И

## ОТНОШЕНІЯ ГОСУДАРСТВА КЪ ЦЕРКВИ.

O. I. TEPHEPA.

Единственный мечъ, которымъ церковь можетъ пользоваться, который и врагами ея можетъ быть съ нѣкоторымъ успѣхомъ противъ нея обращаемъ, есть слово.

А. С. Хомяковъ.

Необходимость уваженія къ свободѣ религіозныхъ убѣжденій — считается обыкновенно положеніемъ не требующимъ доказательствъ; развивать эту мысль, приводить доводы въ пользу вѣротерпимости, представляется какъ бы совершенно излишнимъ повтореніемъ общихъ мѣстъ и всѣмъ извѣстныхъ понятій. Какъ скоро, однако, вопросъ переходитъ съ чисто отвлеченной на практическую почву, какъ скоро рѣчь заходитъ о формальномъ признаніи этого начала и объ исключеніи изъ уголовнаго свода, наказаній, являющихся несовмѣстимыми съ признаніемъ этого начала, такъ положеніе вопроса совершенно измѣняется и рѣшеніе его склоняется къ невозможности или несвоевременности осуществленія въ нашей жизни логически общепринятаго начала.

Обращаясь къ коренному источнику всякаго христіанскаго ученія, къ подлиннымъ словамъ Спасителя, въ томъ видѣ, какъ они переданы намъ евангеліемъ, мы находимъ въ нихъ столь полное, столь безусловное разрѣшеніе вопроса о вѣротерпимости, въ смыслѣ

)

порицанія всякаго рода вторженія вившней карательной власти въ духовную сферу и въ смыслів невозможности сліянія гражданской и духовной властей въ однівхъ рукахъ, что казалось бы даже немыслимо возбуждать какое либо сомнівніе въ этомъ отношеніи. "Царство Мое не отъ міра сего.... отдайте Кесарево Кесарю, а Божіе Богу... Кто поставилъ Меня судить или дівлить васъ?..." Цівлый рядъ этихъ и другихъ изреченій казалось бы окончательно разрівшають весь вопросъ. "Евангеліе", говорить протої А. Ключаревъ 1), "которому собственно и принадлежить ученіе о віротерпимости, предписываеть христіанамъ одинъ способъ дівствованія по отношенію къ людямъ, принадлежащимъ къ ложнымъ религіямъ или неправымъ христіанскимъ исповіданіямъ: долготерпівніе, любовное обращеніе, убіжденіе, просвіщеніе...."

Съ другой, чисто логической точки зрвнія не можеть быть сомивнія въ томъ, что внутреннія, духовныя, религіозныя убъжденія не могуть быть вызваны или измвнены въ людяхъ мврами вившняго насилія и что всякое вившнее исполненіе религіозныхъ обрядовъ, противныхъ внутреннимъ, духовнымъ убъжденіямъ человъка, является лицемърною ложью и поэтому правственнымъ зломъ.

Намъ говорять, однако, что лице, уклоняющееся отъ истиннаго ученія, является не только въ качествъ индивидуальнаго представителя ошибочнаго мнфнія, оно является кромъ того въ качестве заражающаго элемента въ обществъ, могущаго соблазнить другихъ слабыхъ членовъ общества; поэтому, допуская даже, что ошибающагося, еретика, сердце котораго огрубило (или, другими словами, убъжденія котораго твердо укоренились) — невозможно обратить на путь истины никакими внёшними понудительными и карательными мірами, необходимо, въ видахъ общаго интереса, сділать такое лице безвреднымъ и, если нужно, даже уничтожить его - прибъгая для этой цъли къ внъшнимъ мърамъ преслъдованія. Нельзя не сознаться, что этотъ методъ аргументаціи, принятый со всёми своими последствіями католическою церковію, — представляется логически последовательнымъ. Недостатки латинскаго ученія никакъ не заключаются въ недостаткъ послъдовательной аргументаціи, а скорте въ одностороннемъ преобладаніи логики. Но нужно ли доказывать, что подобный образъ воззрѣнія при своей.

<sup>1)</sup> Слово, сказанное 22-го февраля 1876 года въ Моск. Успенск. соборъ.

внъшней, формальной логичности не согласенъ ни съ духомъ евангелія, ни съ внутренними убъжденіями человъческаго разумънія?

Книжники и фарисеи не только пребывали лично въ заблужденіи, но и заражали вибств съ твиъ своимъ нравственнымъ невъжествомъ народъ, противудъйствуя распространению въ средъ его живительнаго ученія христіанской истины; между тымь вы евангеліи нигдів не видно, чтобы Інсусь Христось принималь или разръшалъ другимъ принимать мъры понужденія противъ этихъ закореньлыхъ представителей іудейскаго формализма, хотя бы только въ видахъ уничтоженія ихъ вреднаго противудьйствія распространенію христіанскаго ученія. Очевидно, что начало, допускающее внешнее насильственное уничтожение духовныхъ препятствій, возникающихъ на пути человіческаго прогресса, привело бы неизбъжно къ уничтожению главнаго условія этого прогресса, а именно свободы и самодъятельности человъческаго духа. Слъдуетъ ли тушить огонь на землё и гасить живительный лучь свёта для предупрежденія могущихъ быть мѣстныхъ пожаровъ? Если люди созданы Богомъ не въ видъ безъотвътственныхъ нравственныхъ механизмовъ, а въ видъ самоопредъляющихся существъ то возможно предположить, что нравственное совершенство недостижимо внъ области свободнаго самоопредъленія.

Необходимо тутъ же указать, для устраненія недоразумѣній, на частое смѣшеніе понятія свободы совѣсти съ понятіемъ необязательности, для членовъ церкви, ученія, преподаваемаго ею.

Очевидно невозможно ставить объективную непреложность основныхъ догматическихъ истинъ, вложенныхъ въ церковь, въ зависимость отъ признанія ихъ со стороны ума и совъсти отдъльныхъ личностей. Эти истины, какъ результатъ откровенія, 1) не могутъ быть поставлены въ зависимость отъ дъла умственной аргументаціи и отъ побужденій совъсти отдъльныхъ людей; допускать послъднее значило бы не только уничтожать церковь, но уничтожать христіанство, низводить христіанское ученіе на степень философіи, лишать

<sup>1)</sup> Авторъ очевидно относить все это разсужденіе къ религіи откросенной, не ка саясь иныхъ въроисповъданій и въроученій, изъ которыхъ многія также служать основаніемь для церковныхъ и имъ подобныхъ общественныхъ союзовъ. Само собою разумъется, что безусловная личная свобода въроученія, предоставленная каждому члену такого союза, исключала бы самое существо (и юридическое и нравственное) такого союза; но большая или меньшая степень личной свободы въ цониманіи и толкованіи догматовъ совмъстима со многими изъ этихъ въроисповъданій и союзовъ (какъ мы это и видимъ во многихъ протестантскихъ церквахъ).